
An-Nisa: Journal of Islamic Family Law 

DOI: https://doi.org/10.63142/an-nisa.v1i4.74  

e-ISSN 3064-0520 

 

 

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 75  

Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 
 

*Ichsan Sopyan1, Imam Sucipto2 

1-2 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

Email: ichsansopyan14@gmail.com1, imam.sucipto@uinsgd.ac.id2  

 
 

Abstract 

This study examines the historical development of Fiqh and Usul Fiqh as essential branches of 

Islamic knowledge for establishing Islamic law. Understanding the history of these sciences is 

crucial to preventing misunderstandings in legal rulings and fostering tolerance in differing 

opinions. The research employs a qualitative method with a literature review approach, analyzing 

books, journals, and online sources related to the evolution of Fiqh and Usul Fiqh. The discussion 

reveals that the development of these sciences can be divided into three main phases. The 

formative phase (7th to 10th centuries CE) was marked by the application of laws based on the 

Qur’an, Sunnah, and systematically organized ijtihad by the Prophet, his companions, and the 

tabi’in. The stagnation phase (10th to 20th centuries CE) saw a decline due to the dominance of 

taqlid and sectarian fanaticism, although reformist scholars like Ibn Taymiyyah sought to revive 

the spirit of ijtihad. The developmental phase (post-establishment of national Islamic states) was 

characterized by the revival of Islamic law through purification movements, legal codifications 

such as the Majallah al-Ahkam al-‘Adillah, and the adaptation of Fiqh texts to modern contexts. 

This study concludes that the historical development of Fiqh and Usul Fiqh reflects the dynamic 

nature of Islamic law, which is adaptable to changing times through cycles of innovation, 

stagnation, and revival. Understanding this history is essential to maintaining the relevance of 

Islamic law in addressing modern challenges. 

Keywords: Usul Fiqh, Islamic Law, Historical Development 

 

 

Abstrak 

Penelitian ini membahas sejarah perkembangan Fiqh dan ushul Fiqh sebagai ilmu keislaman yang 

penting dalam mentapkan hukum Islam. Pemahaman sejarah kedua ilmu ini menjadi kurusial 

untuk mencegah kesalahpahaman dalam menetapkan hukum dan membangun toleransi dalam 

perbedaan pendapat. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka, 

menganalisis literatur dari buku, jurnal, dan sumber daring terkait perkembangan Fiqh dan Ushul 

Fiqh. Pembahasan menunjukkan bahwa perkembangan ilmu ini terbagi dalam tiga fase utama. 

Fase pembentukan (abad ke-7 hingga ke-10 M) ditandai oleh penerapan hukum berdasarkan Al-

Qur’an, Sunnah, dan ijtihad yang disistematisasi oleh Rasulullah, para sahabat, dan tabi’in. Fase 

kebekuan (abad ke-10 hingga ke-20 M) menunjukkan stagnasi akibat dominasi taklid dan 

fanatisme mazhab, meskipun terdapat ulama pembaharu seperti Ibn Taymiyah yang berupaya 

menghidupkan kembali semangat ijtihad. Fase perkembangan (setelah terbentuknya negara Islam 

nasional) ditandai oleh kebangkitan hukum Islam melalui gerakan pemurnian, kodifikasi hukum 

seperti Majallah al-Ahkam al-‘Adillah, dan adaptasi kitab-kitab fiqh sesuai konteks modern. 

Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa sejarah perkembangan Fiqh dan Ushul Fiqh 

mencerminkan dinamika hukum Islam yang bersifat adaptif terhadap perubahan zaman, dengan 

siklus inovasi, stagnasi, dan kebangkitan. Pemahaman sejarah ini penting untuk menjaga relevansi 

hukum Islam dalam menghadapi tantangan modern. 

Kata Kunci: Ilmu Ushul Fiqh, Hukum Islam, Sejarah Perkembangan. 

 

 

 

https://doi.org/10.63142/an-nisa.v1i4.74
mailto:ichsansopyan14@gmail.com
mailto:imam.sucipto@uinsgd.ac.id


Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

76 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 

PENDAHULUAN 

Fiqh dan Ushul Fiqh merupakan salah satu cabang ilmu keislaman yang sangat 

penting guna menempatkan hukum dan metode dalam mengeluarkan hukum Islam, oleh 

karenanya memahami sejarah fiqh dan ushul fiqh memiliki urgensi yang sama pentingnya 

bagi umat Islam.1 Pengetahuan terhadap sejarah perkembangan atas kedua ilmu ini akan 

memberikan satu kejelasan tentang kedudukanya dalam agama Islam dan perkembangan 

hukum Islam, sebagaimana kegunaan dari kedua ilmu ini sehingga dapat menghindarkan 

umat Islam dari misinterpretasi (salah penafsiran) dalam menetapan hukum.2 Berdasarkan 

sifatnya, kedua ilmu ini bersifat relatif, terbentuk karena adanya kepentingan kondisional 

terkait dengan pelaksanaan ijtihad para ulama pada masanya.3 Dengan demikian 

ketetapan dan rumusanya bukan bersifat mutlak dan tidak final, tetapi memungkinkan 

terjadinya perubahan, rekonstruksi, bahkan dekonstruksi. 

Hal penting lainnya dalam mengkaji sejarah perkembangan fiqh dan ushul fiqh ini 

adalah untuk menghidari adanya konflik yang tidak diperlukan akibat adanya perbedaan 

dari praktek atau pemikiran keagamaan.4 Selama perbedaan tersebut dalam ranah fiqh 

dan ushul fiqh, maka harus diterima sebagai bagian dari toleransi berpendapat. Satu 

kelompok tidak dapat memaksakan keyakinannya terhadap kelompok lain, apalagi 

dengan menggunakan jalan kekerasan.5 Sebagaimana kita ketahui bahwa persoalan dalam 

Islam terbagi pada 2 ranah, yaitu ranah Usul dan ranah Furu’, maka oleh karena itu, setiap 

perbedaan pendapat harus dilihat dari apakah perbedaan tersebut terjadi dalam hal cabang 

(furu’) atau dalam hal pokok (usul). Jika  perbedaan terjadi dalam hal furu’ maka terbuka 

ruang untuk menafsirkan berbeda, tetapi jika dalam hal usul maka hal itu dianggap 

menyimpang dari mainstream Islam. berdasarkan alasan inilah pengetahuan tentang 

sejarah perkembangan fiqh dan ushul fiqh menjadi penting, agar ketetapan hukum dalam 

Islam tidak tercerabut dari masa lalunya. 

 
 

1 Nailur Rahmi Uin, Mahmud Yunus Batusangkar, and Ac Id Abstrak, “Sejarah Dan Perkembangan 

Maqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam Syatibi,” Jurnal Al-Ahkam 14, no. 1 

(2023); Rahmawati Rahmawati, “SEJARAH USHUL FIQH MASUK DI INDONESIA,” Jurnal Ilmiah Al-

Syir’ah 13, no. 2 (December 10, 2015), https://doi.org/10.30984/as.v13i2.177; Ahmad Zaky, “USHUL 

NAHWI SEJARAH DAN PERKEMBANGANNYA,” WARAQAT : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 4, no. 1 

(September 29, 2020): 15, https://doi.org/10.51590/waraqat.v4i1.69. 
2 Nanang Abdillah, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan,” Fikroh: Jurnal 

Pemikiran Dan Pendidikan Islam 8, no. 1 (August 26, 2016): 20–38, 

https://doi.org/10.37812/fikroh.v8i1.20; Auffah Yumni, “URGENSI USHUL FIQH BAGI 

PERMASALAHAN FIQH YANG DINAMIS,” NIZHAMIYAH 9, no. 2 (December 6, 2019), 

https://doi.org/10.30821/niz.v9i2.552; Aji Setiawan ST, “Sumber Hukum Islam Menurut Doktrin Akhlus 

Sunnah Wal Jama’ah,” The International Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 5, no. 01 (May 

2, 2021): 1–24, https://doi.org/10.51925/inc.v5i01.42. 
3 Akhmad Sagir, “PERKEMBANGAN SYARAH HADIS DALAM TRADISI KEILMUAN 

ISLAM,” Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin 9, no. 2 (May 18, 2017): 129, 

https://doi.org/10.18592/jiiu.v9i2.1414; Chamim Tohari, “KEDUDUKAN WALI SEBAGAI SYARAT 

SAHNYA PERKAWINAN DALAM HUKUM ISLAM: Perspefktif Historis Dan Ushul Fiqh,” Al-

Maslahah : Jurnal Ilmu Syariah 17, no. 1 (September 11, 2021): 1–27, https://doi.org/10.24260/al-

maslahah.v17i1.1894. 
4 Ahmad Zaki Mubarak, “Ushul Fiqh Qabla Tadwin: Genealogi Ushul Fiqih,” Al-Mashlahah Vol 2, 

No (2014); Zulhamdi Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH,” At-Tafkir 11, no. 

2 (December 29, 2018): 62–77, https://doi.org/10.32505/at.v11i2.735. 
5 Mubarak, “Ushul Fiqh Qabla Tadwin: Genealogi Ushul Fiqih”; Zulhamdi, “PERIODISASI 

PERKEMBANGAN USHUL FIQH”; Uin, Yunus Batusangkar, and Id Abstrak, “Sejarah Dan 

Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam Syatibi”; Rahmawati, 

“SEJARAH USHUL FIQH MASUK DI INDONESIA.” 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 77  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode library research6 dengan mengumpulkan, 

membaca, dan menganalisis berbagai literatur dari buku, jurnal, serta sumber-sumber lain 

yang diperoleh baik secara cetak maupun melalui media daring. Dalam pelaksanaannya, 

penelitian ini mengintegrasikan data primer dan sekunder untuk memberikan pemahaman 

yang mendalam. Data primer diperoleh dari karya-karya klasik para ulama atau 

manuskrip yang relevan dengan sejarah perkembangan Fiqh/Ushul Fiqh, sementara data 

sekunder berasal dari analisis dan interpretasi para peneliti kontemporer dalam bentuk 

buku, artikel jurnal, serta makalah akademik. Proses analisis data dilakukan dengan 

menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menggambarkan perkembangan 

Fiqh/Ushul Fiqh secara sistematis dan mendalam. Peneliti berupaya menginterpretasikan 

data dengan menghubungkan informasi historis, kontekstual, dan normatif yang 

terkandung dalam sumber-sumber tersebut. Analisis dilakukan dengan cara memilah 

informasi yang relevan, mengklasifikasikan temuan berdasarkan tema atau periode 

tertentu, dan menyusunnya ke dalam narasi yang logis serta terstruktur untuk menjelaskan 

bagaimana perkembangan pemikiran Fiqh/Ushul Fiqh berlangsung dari masa ke masa. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Fase Pembentukan (abad Ke-7 sampai Ke-10 M) 

a. Periode Nabi Muhammad S.A.W 

Perkembangan fiqh dan ushul fiqh secara garis besar terbagi dalam 3 fase (Sodiqin, 

2012): pertama, fase Pembentukan yang terjadi antara abad Ke-7 sampai Ke-10 M, kedua, 

fase kebekuan hukum yang terjadi antara abad Ke-10 sampai Ke-20 M, ketiga, fase 

perkembangan yang terjadi setelah terbentuknya negara Islam nasional. Adapun beberapa 

pakar merincikanya menjadi beberapa periodisasi/masa terkhusus pada fase 

pembentukan, akan tetapi secara umum terbagi pada 3 periode utama, yaitu: pertama, 

Periode Nabi Muhammad S.A.W, kedua, Periode Sahabat, ketiga, Periode Tabiin hingga 

Tabi’it Tabi’in. Perkembangan berdasarkan fase dan periode/masa tersebut dijelaskan 

lebih lanjut dibawah ini. 

Fiqh dan Ushul Fiqh secara aplikatif Fase ini terjadi pada masa Nabi, yang dimulai 

sejak nabi diangkat menjadi rasul sampai tahun wafatnya. Masa ini dibagi dalam dua 

periode, yaitu periode Makkah dan periode Madinah. Periode Makkah hampir tidak 

didapatkan indikasi yang berarti, karena masa ini merupakan masa pembentukan pondasi 

ketauhidan Islam. Ayat-ayat yang diturunkan adalah ayat-ayat akidah. Berbeda dengan 

masa Madinah di mana ayat-ayat tentang hukum dan pranata sosial mendominasi, 

sehingga indikasi penetapan hukum terlihat lebih jelas. 

Ayat-ayat al-Qur’an yang diwahyukan kurang lebih selama 23 tahun, pada 

umumnya diturunkan untuk hal-hal sebagai berikut: 

1. Memecahkan masalah yang dihadapi Rasul dan umat Islam pada masanya. 

2. Berkaitan dengan peristiwa-peristiwa khusus yang terjadi selama era 

kenabian. 

Metode legislasi al-Qur’an di atas menunjukan adanya pentahapan dalam penetapan 

hukum. Metode ini dianggap efektif dan lebih mudah diterima oleh bangsa Arab yang 

menyukai kehidupan serba bebas. 

Sumber hukum pada masa ini hanya wahyu, baik al-Qur’an maupun Sunnah. Rasul 

juga melakukan ijtihad ketika muncul persoalan dan wahyu belum turun. Hasil ijtihad 

 
6 Amir Hamzah, “Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research),” Literasi Nusantara Abadi 5, 

no. 1 (2020). 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

78 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 

Rasul inilah yang kemudian disebut dengan Sunnah atau Hadis.7 Namun, hasil ijtihad 

Rasul pada periode ini tidak dianggap sebagai sumber hukum yang independen, karena 

validitasnya tergantung kepada wahyu, apakah dikonfirmasi atau dikoreksi. 

Sunnah dimaksud berasal dari penjelasan Rasul tentang maksud dari ayat al-Qur’an, 

atau berupa perbuatan untuk mempraktekkan ibadah tertentu, seperti dalam kasus tata 

cara salat. Perkataan atau perbuatan Rasul ini terkadang di konfirmasi (dibenarkan) oleh 

ayat al-Qur’an yang turun kemudian dan terkadang juga dikoreksi oleh wahyu. Contoh 

perkataan Rasul yang dikonfirmasi wahyu adalah dalam masalah menikahi seorang 

perempuan dan dengan bibinya. Rasul melarang bentuk pernikahan ini dan dikonfirmasi 

oleh surat an-Nisa ayat 24. 

Contoh aturan dari rasul yang dikoreksi oleh wahyu adalah masalah perceraian 

dengan cara zihar. Rasul menetapkan zihar yang dilakukan oleh Aus bin as-Shamit 

kepada istrinya, khalwah binti Tsa’labah sebagai bentuk perceraian. Namun perkataan 

Rasul ini kemudian dikoreksi oleh al-Qur’an dengan turunya surat al-Mujadalah ayat 1-

3, yang menetapkan bahwa zihar adalah tidak sah sebagai bentuk perceraian. 

Rasulullah sejak awal tidak pernah membuat kategori hukum baik itu hukum taklify 

maupun hukum wa’dh'i. Dalam beberapa hal Rasul meletakkan aturan tertentu tanpa 

menyebutkan rinciannya. Dengan cara ini Rasul memberi peluang penafsiran bagi para 

sahabat. Hal ini untuk memotivasi kecerdasan para sahabat dalam menginterpretasikan 

pesan-pesan wahyu. Tujuannya agar setelah Rasul wafat, para sahabat mampu 

menggantikan perannya dalam mengembangkan ajaran Islam, khususnya dalam 

menyelesaikan persoalan-persoalan yang timbul di masyarakat. 

Anjuran Rasulullah kepada para sahabat untuk melaksanakan ijtihad ketika 

menemukan masalah dan tidak menjumpai Rasul, dikuatkan dengan perkataan beliau, 

“ketika seorang hakim memberi keputusan dengan berijtihad, dan dia tepat, maka baginya 

dua pahala. Dan jikan putusanya keliru, maka baginya satu pahala”. Hanya saja Rasul 

menegaskan bahwa setiap ijtihad harus dilandasi dengan pengetahuan yang benar. 

Disamping itu, Rasul juga memberi ruang terjadinya perbedaan pendapat. 

Meskipun kedudukan Rasul adalah the real judge, namun perbedaan dengan argumen 

ra’yu ditolerir. Peristiwa Bani Quraizah menjadi bukti bahwa Nabi mengabsahkan dua 

tindakan yang berbeda dalam situasi yang sama. Peristiwa tersebut mengindikasikan 

bahwa Nabi memberi contoh penafsiran sekaligus membentuk pola pikir sahabat dalam 

menyikapi permasalahan. Bukan bentuk tindakan yang penting, tetapi nilai dan semangat 

dalam melaksanakan tindakan tersebut menjadi pertimbangan yang utama, yaitu kesetian 

kepada Allah dan RasulNya. 

Di sisi lain nabi juga mengajarkan prinsip musyawarah dalam memutuskan 

persoalan. Kasus tawanan perang Badar, di mana Nabi meminta pendapat Abu Bakar dan 

Umar merupakan upaya pembentukan keputusan kolektif. Prinsip ini oleh generasi 

sesudahnya dijadikan dasar Ijmak. Dalam kasus-kasus individu, Nabi membiarkan 

perbedaan pendapat terjadi, namun dalam kasus yang menyangkut kepentingan umum 

Nabi mengutamakan kesepakatan pendapat. 

Dengan demikian pada priode Nabi ini telah muncul penggunaan ra’yu atau 

penafsiran pribadi. Penggunaan ra’yu inilah yang kemudian disitematiskan menjadi 

metode istimbath hukum. Fenomena ini menunjukan adanya pemberian hak penafsiran 

bagi sahabat meskipun tetap dalam bimbingan Rasul. Hal inilah yang justru sangat 

membantu para sahabat ketika menghadapi persoalan baru setelah Rasul wafat. Selama 
 

7 Sagir, “PERKEMBANGAN SYARAH HADIS DALAM TRADISI KEILMUAN ISLAM”; 

Yumni, “URGENSI USHUL FIQH BAGI PERMASALAHAN FIQH YANG DINAMIS.” 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 79  

periode ini Rasul meletakan fondari keilmuan fiqh dengan cara mendeduksi hukum dari 

al-Qur’an.  

b. Periode Sahabat 

Fase ini disebut dengan fase sahabat dan juga dikenal dengan masa persiapan 

pembentukan fiqh. Secara historis, masa ini merupakan masa pemerintahan Khulafaur 

ar-Rasidin. Terjadi banyak perubahan dan perkembangan pada masa ini. Wilayah Islam 

sudah meluas hingga meliputi: Syria, Yordania, Mesir, Iraq, dan Persia. Konsekuensinya 

adalah terjadinya perjumpaan antara ajaran Islam dengan sistem, kultur, dan perilaku 

baru, di mana ketentuan hukum spesifiknya tidak ditemukan dalam sumber hukum Islam 

yang ada.8 

Pada masa sahabat frekuensi ijtihad semakin bertambah. Hal ini disebabkan 

munculnya permasalah baru yang menuntut adanya kepastian hukum. Di sisi lain wahyu 

sudah terhenti bersama wafatnya Rasulullah. Keadaan ini memaksa para sahabat, 

terutama Khulafaur ar-Rasidin, melakukan penafsiran, baik secara musyawarah (ijmak), 

maupun (ijtihad) pribadi. 

Para sahabat menjadikan Rasul sebagai model ideal bagi segala persoalan. Sunnah 

Rasul ditempatkan sebagai pengarahan umum sekaligus landasan bagi penetapan hukum. 

Dasar keputusan tersebut berupa apa yang dipelajari atau diingat dari Rasul, atau apa yang 

dipahami dari al-Qur’an dan sunnah, atau membentuk pendapat sendiri dengan 

mempertimbangkan nilai syari’ah. Perbedaan pendapat masih tetap ditolerir sebagai 

wujud penghargaan terhadap kebebasan berpendapat.9 Di samping itu para sahabat, 

bahkan para khalifah, bersifat kompromistis dengan menerima nasehat maupun gugatan 

atas keputusan yang mereka hasilkan. Hal ini karena penafsiran terhadap nash bukan hak 

preogratif seseorang. 

Ijtihad yang terjadi pada masa sahabat menunjukan kreatifitas yang tinggi dalam 

mengistimbatkan hukum. Misalnya, Abu Bakar menerapkan surah ke-50 dalam 

penyengan ke Syria, yaitu membiarkan penduduk Kristen menjalankan hukum dan 

adatnya sendiri. Umar bin Khattab terkenal dengan keputusan-keputusan 

kontroversialnya, seperti mengeluarkan muallaf dari anggota muzakki, tidak memotong 

tangan pencuri dan tidak membagi tanah rampasan kepada pasukan Islam.10 Dia 

mendasarkan putusannya bukan pada teks nash, tetapi menekankan pada maqasid 

syari’ahnya. Hal ini yang mendorong dia tidak menerapkan ketentuan eksplisit ayat, 

tetapi melihat kontekstualisasi dari semangat ayat tersebut. Kemaslahatan atau public 

interest menjadi dasar bagi keputusan-keputusan hukumnya. 

Ali bin Abi Thalib juga telah menggunakan prinsip-prinsip qiyas, yaitu 

mengqiyaskan hukuman bagi peminum khamr dengan hukuman bagi pelaku qadzaf 

(penuduh zina). Di samping itu dia juga menggunakan istihsan, istishab, dan istislah 

dalam penafsiran pribadinya. Kasus Mimbariyah menunjukkan kualitas keilmuanya. Dia 

mengurangi bagian para ahli waris satu bagian ketika jumlah bagian ahli waris melebihi 

jumlah harta warisan yang akan dibagi. 

 
8 Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH”; Uin, Yunus Batusangkar, and 

Id Abstrak, “Sejarah Dan Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam 

Syatibi”; Abdillah, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.” 
9 Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH”; Uin, Yunus Batusangkar, and 

Id Abstrak, “Sejarah Dan Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam 

Syatibi”; Abdillah, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.” 
10 Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH”; Uin, Yunus Batusangkar, and 

Id Abstrak, “Sejarah Dan Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam 

Syatibi”; Abdillah, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.” 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

80 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 

Praktek ushul fiqh pada masa sahabat sebagaimana terungkap di atas 

mencerminkan penggunaan ra’y yang lebih terarah. Fatwa para sahabat mulai merujuk 

pada penggunaan teori istimbath yang tidak menyimpang dari semangat yang diajarkan 

Rasulullah. Meskipun belum sistematis, hasil-hasil ijtihad mereka menjadi bahan acuan 

bagi generasi sesudahnya dalam merumuskan teori-teori ijtihad. 

Pada masa kini juga muncul fatwa-fatwa bagi peristiwa-peristiwa yang tidak ada 

nashnya. Para sahabat menjadi pemegang otoritas fiqh di daerah masing-masing 

(Mekkah, Medinah, Kufah, Basrah, Syam, dan Mesir). Sumber hukum pada masa 

sekarang ini adalah: al-Qur’an, Sunnah, dan ijtihad sahabat. 

Ciri khas yang menonjol dalam perkembangan fiqh periode ini adalah: 

1. Bersifat realistis, karena ketetapan fiqhnya didasarkan pada problem-problem 

aktual yang terjadi. Tidak ada ketetapan fiqh yang bersifat hipotesis atau 

rekaan semata, sehingga bentuk fiqh masa ini disebut dengan fiqh al-waqi’i 

(fiqh realistik). 

2. Bersifat terbuka, karena tidak menetapkan prosedur-prosedur tertentu yang 

harus diikuti dalam menetapkan aturan hukum. Para sahabat juga tidak 

membuat catatan atas ketetapan hukum yang mereka hasilkan. Di samping itu 

mereka menghargai kebebasan berpendapat, selama pendapat tersebut 

berdasarkan pada al-Qur’an dan Sunnah Rasul. 

3. Mengedepankan musyawarah (ijmak) daripada menggunakan pendapat 

pribadi dalam penetapan hukum. Hal ini dipraktekan oleh para Khulafaur 

Rasyidin, sehingga memperkecil ruang ikhtilaf maupun perpecahan di 

kalangan umat Islam. Meskipun demikian para sahabat tetap menghormati 

pendapat pribadi diantara mereka. 

4. Bersifat kreatif, dalam arti melakukan modifikasi terhadap aturan hukum 

sebelumnya. Alasan modifikasi ini adalah tiadanya ‘illat bagi keberadaan 

hukum tersebut dan atau adanya perubahan kondisi sosial. Contoh dalam 

kasusu ini adalah ijtihad Umar bin Ibn Khattab, yang melarang pendistribusian 

zakat pada muallaf, dengan alasan bahwa ‘illat pemberian zakat bagi muallaf 

adalah untuk mendapat dukungan, namun pada masa Umar dukungan muallaf 

tersebut tidak dibutuhkan lagi mengingat eksistensi umat Islam sudah kuat. 

Contoh kedua terkait dengan penetapan talak tiga. pada masa Rasulullah, 

pernyataan tiga kali talak dalam satu kesempatan dianggap sebagai satu kali 

pernyataan talaq. Khalifah Umar sebaliknya menetapkan bahwa tiga kali talak 

tersebut dianggap jatuh talak tiga. 

5. Khalifah centris, yaitu keputusan akhir yang melibatkan ijmak dan ijtihad 

berada di tangan khalifah. Namun keputusan khalifah sebelumnya tidak 

mengikat bagi khalifah sesudahnya. Khalifah pengganti dapat mengubah 

aturan dari khalifah terdahulu. Contoh misalnya, Khalifah Ali mengubah 

hukuman bagi peminum khamr. Khalifah Abu Bakar dan Umar menghukum 

peminum khamr dengan 40 kali cambuk, sedangkan khalifah Ali menambah 

hukuman tersebut menjadi 80 kali cambuk. 

c. Periode Tabiin hingga Tabi’it Tabi’in 

Pada masa ini wilayah Islam sudah meluas ke seluruh jazirah Arab, sebagai akibat 

ekspansi yang dilakukan sejak masa Khulafah ar-Rasyidin. Perluasan wilayah 

berkonsekuensi penyebaran sahabat ke wilayah baru sebagai pemimpin agama dan 

intelektual. Pada tahap selanjutnya muncul kota-kota penting Islam dengan ciri masing-

masing. Secara geografis kota-kota intelektual terbagi tiga yaitu Iraq, yang terdiri dari 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 81  

Kufah dan Basrah, Hijaz yang meliputi Makkah dan Madinah serta Syria.11 Namun dua 

kota pertama, Irak dan Hijaz, memiliki pengaruh kuat dalam pembentukan fiqh dan ushul 

fiqh. 

Secara politik, masa ini merupakan masa pemerintahan dua dinasti Islam, yaitu 

Dinasti Umayyah (661-750 M) dan Dinasti Abbasiyah (750-1258 M). Perkembangan fiqh 

masa Dinasti Umayyah diwarnai oleh beberapa hal, yaitu: pertama, peningkatan 

(ektensifitas) ijtihad akibat sulitnya melakukan ijmak, kedua, penyebarah hadis semakin 

meluas hingga muncul kecenderungan pemalsuan hadis, ketiga, terdapat upaya kompilasi 

fiqh untuk mengabadikan fatwa-fatwa sahabat. Perubahan lembaga kekhalifahan menjadi 

kerajaan juga mempengaruhi fiqh, yaitu putusnya hubungan antara fiqh dengan negara.12 

Di sisi lain, banyak ulama yang menghindari majelis khalifah, sehingga menghilangkan 

tradisi ijmak. 

Pada masa Dinasti Abbasiyah, fiqh berkembang menjadi disiplin ilmu yang berdiri 

sendiri. Perkembangan ini tidak lepas dari adanya dukungan khalifah. Di sisi lain, terjadi 

penerjemahan karya-karya ilmu pengetahuan dari luar Arab serta munculnya berbagai 

kompilasi hadis dan fiqh. Pusat-pusat kajian fiqh juga betambah, seiring dengan 

berpindahnya ibukota kerajaan ke Baghdad. Kota-kota yang menjadi pusat intelektual 

adalah: Hijaz (Mekkah dan Madinah), Iraq (Kufah dan Basrah), Syria, dan Mesir. Pada 

masa inilah fiqh diformulasikan dan disistematiskan melalui kegiatan ijtihad yang di 

kompilasikan dalam karya-karya fiqh. 

Para tabi’in dalam berijtihad di samping melakukan pemikiran sendiri juga 

mendasarkan pada salah satu pendapat sahabat, sehingga perbedaan pendapat tetap 

terjadi. Di samping itu juga muncul perbedaan pendapat yang didasarkan pada perbedaan 

geografis, yakni masuknya unsur-unsur lokal maupun regional yang mewarnai fatwa-

fatwa hukum. Praktek atau adat setempat menjadi bahan pertimbangan dalam keputusan 

hukum mereka. 

Perbedaan tersebut muncuat pada munculnya dua aliran besar, yaitu Madrasah Ahl 

Ra’y dan madrasah ahl hadis. Madrasah Ahl Ra’y berpusat di Kufah dan mengumpulkan 

fatwa-fatwa dari sahabat Abdullah Ibn Mas’ud dan Ali Ibn Abi Thalib. Kelompok ini 

berasumsi bahwa nash syari’ah bersifat terbatas sedangkan pristiwa dalam masyarakat 

selalu baru. Pada peristiwa yang tidak ada nashnya maka harus diijtihadi dengan ra’y. Di 

samping itu hukum syara’ juga terkait dengan ‘illat (sebab) tertentu dan untuk tujuan 

tertentu. Tugas ulama adalah menentukan ‘illat tersebut untuk kemudian diaplikasikan 

terhadap persoalan yang ada. Fiqh kelompok ini berkembang secara hipotesis, dan 

terkadang menciptakan problem-problem fiktif. Diantrara para imam madzhab, Abu 

Hanifah termasuk dalam kelompok ini. 

Madrasah ahl hadis bermaskas di Hijaz dengan tokohnya Said Musayyab al-

Makhzumi. Para ulama kelompok ini mengumpulkan berbagai fatwa dari sahabat 

Abdullah Ibn Abbas, Abdullah Ibn Umar, dan Aisyah binti Abu Bakar. Fiqh yang 

dihasilkan kelompok ini bersifat praktis, karena berdasarkan problem-problem aktual/riil. 

Pengikut kelompok ini antara lain Malik Ibn Anas, Muhammad Ibn Idris as-Syafi’i, 

Ahmad bin Hanbal, Daud az-Zuhri, dan sebagainya. Penetapan hukum menurut aliran ini 

didasarkan pada sumber pertama, yaitu al-Qur’an dan Sunnah. Jika tidak ada maka dicari 

pendapat para sahabat. Penggunaan ra’y dilakukan setelah tidak ditemukanya dasar 

hukumnya pada sumber diatas. 

 
11 Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH.” 
12 Zulhamdi. 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

82 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 

Perbedaan Ahl Ra’y dan Ahl hadis lebih didasarkan pada kecenderungan dalam 

prosedur ijtihad. Disebut Ahl Ra’y karena porsi penggunaan ra’y lebih dominan. Hal ini 

karena terbatasnya jumlah sahabat yang berarti sedikitnya jumlah hadis yang beredar. 

Sementara permasalahan baru di wilayah ini lebih banyak dan lebih kompleks. Kufah 

adalah sebuah kota metropolis di mana kebudayaan masyarakat merupakan perbauran 

antara Islam dengan budaya Persia. 

Ahl hadis lebih banyak mengunakan hadis sebagai dasar hukum dalam setiap 

fatwanya. Secara geografis Hijaz adalah tempat mukimnya para sahabat, sehingga hadis 

sangat mudah ditemukan dan dalam jumlah yang lebih banyak. Di samping itu 

permasalahan baru tidak begitu kompleks. Masyarakat Hijaz adalah masyarakat yang 

tradisi keIslamanya sudah dibentuk sejak masa Nabi. Namun demikian antara Ahl Ra’y 

dan Ahl hadis sepakat dalam hal penggunaan ra’y ketika nash tidak mengatur secara 

spesifik terhadap persoalan yang terjadi. 

Kemajuan fiqh dan ushul fiqh fase ini ditandai dengan munculnya para ulama yang 

berkatagori mujtahid mutlak. Diantara mereka adalah: Abu Hanifah, Malik bin Anas, 

Muhammad bin Idris asy-Syafi’i dan Ahmad bin Hanbal. Para mujtahid ini pada masa 

selanjutnya diposisikan sebagai imam mazhab oleh pengikutnya. Pemikiran-pemikiran 

mereka dikembangkan dan disebarkan oleh para pengikutnya ke berbagai belahan dunia 

Islam hingga sekarang. Karya mereka ini dianggap monumental oleh umat Islam hingga 

sekarang. Abu Hanifah menulis kitab al-Fiqh al-Akbar, Malik bin Anas menyusun kitab 

al-Muwatta’, asy-Syafi’i meninggalkan dua karya besarnya, yaitu kitab al-Umm (kitab 

fiqh)n dan ar-Risalah (kitab ushul fiqh), sedangkan Imam Ahmad bin Hanbal terkenal 

dengan kitab hadisnya, Musnad Ahmad bin Hanbal. Kitab-kitab inilah yang banyak 

mewarnai dan mempengaruhi pemikiran fiqh dan ushul fiqh di kalangan umat Islam. 

Karya-karya fiqh para ulama berdasarkan sistematikanya dapat dibedakan dalam 

beberapa jenis, yaitu: 

1. Kitab fiqh yang merupakan campuran antara aturan hukum, hadis, dan 

pendapat para sahabat dan murid-muridnya. Contohnya jenis ini adalah kitab 

al-Muwatta’ karya Imam Malik. 

2. Kitab fiqh yang berisi tentang prinsip-prinsip dasar fiqh. Hadis-hadis yang 

dikutip hanya untuk membuktikan kebenaran deduksi/penetapan hukumnya. 

Contohnya adalah kitab al-Kharaj karya Abu Yusuf (murid Imam Abu 

Hanifah), dan al-Umm karya Imam Syafi’i. 

3. Kitab fiqh yang fokus pada aplikasi prinsip-prinsip fiqh dengan sedikit 

referensi hadis. Sistematikanya disusun menurut isu-isu yang dibicarakan. 

Contohnya adalah kitab al-Mudawwanah karya Imam Ibnu al-Qasim (murid 

Imam Malik). 

Para imam madzhab dianggap sebagai peletak dasar fiqh dan ushul fiqh. 

Pembentukan hukum pada masa ini sudah mendekati profesional. Para Imam 

mengembangkan prinsip atau teori yang mereka gunakan sebagai logika penafsiran. Abu 

Hanifah menciptakan teori istihsan dan urf, Imam Malik mensistematiskan maslahah 

mursalah atau istislah, Imam Syafi’i melalui ar-Risalahnya merumuskan aturan ijtihad 

yang sistematis, terutama rumusan qiyasnya yang sangat ketat. Atas prestasinya ini, 

dikalangan ushuliyyin dia dianggap sebagai bapaknya Ushul Fiqh. Sedangkan Imam 

Ahmad bin Hambal mengakui hadis dha’if dan mendahulukannya dari pada qiyas. Hal 

ini berbeda dengan pendapat jumhur bahwa hadis dha’if tidak dapat dijadikan sebagai 

landasan hukum. Secara umum sumber hukum pada masa ini adalah: al-Qur’an, Sunnah, 

Ijmak, dan Qiyas. 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 83  

Fase Kebekuan Hukum (abad Ke-10 sampai Ke-20 M) 

Pada fase ini disebut juga sebagai Fase Stagnasi (Sodiqin, 2012), atau menurut 

syeikh al-Hudhari Bek sebagai masa masalah-masalah fikih dijadikan bahan perdebatan 

untuk mempertahankan masalah-masalah fikih diambil dari Imam Mazhab dan juga masa 

taklid menurut Abdul Wahab Khallaf dan syeikh al-Hudhari Bek (H, 2019). Dikatakan 

demikian karena pada masa ini hampir tidak ada pemikiran baru yang dihasilkan. Selain 

pada masa ini hadis telah ditulis secara sistematis dan telah diklasifikasikan berdasarkan 

kualitasnya, kemudian yurispundensi dan prinsip-prinsip penafsiran juga sudah 

dirumuskan secara metodologis. Pada masa ini lebih fokus membukukan fatwa-fatwa 

generasi sebelumnya dan dijadikan sebagai pegangan. Tidak ada kreatifitas dalam 

menyikapi berbagai warisan keilmuan tersebut, sehingga ciri khas fiqh pada masa ini 

adalah taqlid dan faksionalisme, yang menunjukan hilangnya dinamika fiqh sebagai 

sebuah keilmuan (Sodiqin, 2012). 

Pada masa ini pula perbedaan pendapat yang mestinya menjadi semangat berijtihad, 

malah menjadi biang kontradiksi. Fanatik terhadap pendapat seseorang (Imam Madzhab) 

sangat kental dan membentuk madzhab-madzhab. Bukan mengkolaborasi pemikiran dari 

para imam madzhabnya yang terjadi, akan tetapi malah memperkuat dan menjadikanya 

pilihan mutlak. Penyebaran terhadap pendapat imam madzhabnya ke berbagai daerah 

tanpa mempertimbangkan situasi dan kondisi wilayah/daerah juga telah menghilangkan 

watak kedaerahan yang padahal sangat mewarnai pemikiran para pendahulunya. 

Loyalitas yang ketat sehingga mengakibatkan takliq yang cenderung merugikan 

perkembangan hukum islam (Sodiqin, 2012). 

Karya ilmiah yang dihasilkan pada masa ini lebih kepada syarah atau mukhtashar 

yang cenderung tidak bersipat independen dan hanya mengulas hasil karya sebelumnya 

dengan peluasan penafsiran (Sodiqin, 2012). Akan tetapi pada masa ini pula banyak 

menghasilkan kitab-kitab ushul fiqh baru yang bukan hanya berperan sebagai alat ukur 

terhadap kebenaran pendapat-pendapat yang telah terbentuk sebelumnya tapi juga 

sebagai alat ilmiah dalam mengkaji hasil-hasil ijtihad dari madzhab yang mereka anut. 

Adapun kitab-kitab ushul fiqh yang disusun pada periode ini di antaranya (H, 2019): 

1. Itsbat al-Qiyas oleh Abu Hasan al-As’ary (w. 324 H). 

2. Al-Jadal fi Ushul al-Fiqh oleh Abu Mansur al-Maturidi (w. 334 H) 

Faktor-faktor lainnya yang menjadi penyebab atau yang berkontribusi terhadap 

stagnasi fiqh dan ushul fiqh pada fase/masa ini adalah (Sodiqin, 2012): 

1. Secara politik, Dunia Islam berada dalam genggaman kolonialisme Barat. 

Secara internal terdapat penggolakan politik di kalangan umat Islam sendiri; 

2. Umat Islam terpecah menjadi kerajaan-kerajaan kecil, sehingga perhatian 

terhadap perkembangan ilmu pengetahuan kurang; 

3. Perkembangan Tasawuf yang membentuk gerakan-gerakan tarekat. Pada 

perkembangan selanjutnya kaum tarekat semakin acuh terhadap kondisi, 

sosial, politik, ekonomi karena dianggap menjadi penghalang kedekatannya 

kepada Allah; 

4. Madzhab fiqh telah terbentuk sempurna, dan karya fiqh sebelumnya dianggap 

mampu menyelesaikan segala persoalan yang terjadi. Akibatnya, tidak ada 

lagi ijtihad dan tiadanya orisinalitas pemikiran; 

5. Hilangnya kekuasaan Abbasiyah yang memiliki concern dalam 

pengembangan fiqh; 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

84 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 

6. Wilayah-wilayah pecahan Abbasiyah memilih untuk mengikuti madzhab 

tertentu. Mesir mengikuti madzhab Syafi’i, Andalusia (Spanyol) mengikuti 

madzhab Maliki, Turki dan India mengikuti madzhab Hanafi. 

Meski pada masa ini disebut sebagai masa/fase stagnasi/kebekuan hukum, akan 

tetapi bukan berarti pada masa ini tidak ada upaya apapun yang dilakukan dalam ranah 

perkembangan fiqh, nyatanya ada beberapa ulama pembaharu yang ternyata mereka 

melakukan upaya dalam melawan taklid-taklid yang terjadi pada masa ini dan mencoba 

mengaktifkan ijtihad agar menyeru umat Islam untuk kembali kepada akar agama, yaitu 

al-Qur’an dan Hadis. Diantara ulama-ulama tersebut adala Ahmad Ibn Taymiyah (1263-

1328 M), Syah Waliyullah Ad-Dahlawi (1703-1762 M), dan Muhammad Ibn Ali Asy-

Syaukani (1757-1853 M), dari ketiganya yang terkemuka adalah Ahmad Ibn Taymiyah 

(Sodiqin, 2012). 

Fase Perkembangan (Setelah Terbentuknya Negara Islam Nasional) 

Fase perkembangan disebut juga sebagai fase kebangkitan, yaitu kebangkitan umat 

Islam di bidang politik, karena itu berkaitan dengan kebangkitan fiqh dan ushul fiqh. 

Disebut sebagai fase perkembangan dikarenakan pada fase ini hukum Islam mengalami 

perkembangan. 

Kebangkitan umat Islam di bidang politik ditandai dengan usaha umat Islam di 

beberapa wilayah yang mencoba melepaskan diri dari kolonialisme. Hai ini disebabkan 

oleh beberapa faktor, yaitu (Sodiqin, 2012): 

1. Kesadaran diri dari umat Islam akan kekalahanya dari Eropa yang mulai 

muncul; 

2. Keinginan umat Islam untuk belajar kepada Eropa yang menimbulkan ide-ide 

pembaharuan; 

3. Upaya memurnikan ajaran Islam dari pengaruh bid’ah dan khurafat, dan; 

4. Ketertinggalan dalam bidang ilmu pengetahuan dari Barat menyadarkan umat 

Islam untuk menghidupkan semangat ilmu pengetahuan. 

Sikap umat Islam terhadap kemajuan Barat terbagi pada 2  secara umu, yaitu: 

pertama, Zealotisme, yaitu menutup diri secara fanatikterhadap Barat dan ingin kembali 

secara introvert pada praktek Islam masa lalu, ini yang kemudian menimbulkan adanya 

gerakan pemurnian Islam (Puritanisme), seperti gerakan Wahabiyah, yang dipimpin oleh 

Muhammad bin Abdul Wahab (1703-1787) di Arabian. Kedua, Herodianisme yaitu 

berpandangan terbuka secara selektif terhadap pengaruh Barat, mengambil yang baik dan 

menolak yang buruk. Sikap ini yang kemudian berdampak pada munculnya gerakan-

gerakan pembaruan dalam Islam. Gerakan pembaruan yang muncul pada saat itu adalah 

(Sodiqin, 2012): 

1. Pan-Islamisme, dipimpin oleh Jamaluddin al-Afghani (1839-1897) dengan 

tujuan: (1) menggalang persatuan umat Islam sedunia; (2) membangkitkan 

semangat lokal negeri-negeri Islam untuk melepaskan diri dari penjajah. 

2. Nasionalisme, dipimpin oleh at-Tahawi (1801-1873) di Mesir, dengan 

pemikiran: Negara Islam akan maju jika di bawah penguasa sendiri dan bukan 

dijajah bangsa asing 

3. Hizbul Wathan, dipimpin oleh Mustafa Kamil di Mesir. Gerakan ini 

mengakibatkan terjadinya Revolusi Mesir pada 23 Juli 1952, dan 

mengakibatkan terbentuknya Republik Mesir pada 18 Juni 1953 dengan 

presidennya Mayor Jenderal Naguib. 

Beberapa tokoh yang dianggap sebagai pembaharu yang menjadi tanda awal 

kebangkitan Islam adalah: Muhammad Abduh (1849-1950 M), Muhammad Rasyid Ridha 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 85  

(w. 1935 M), Hassan al-Banna (w. 1949 M), Abdul A’la al-Maududi (1903-1979 M), dan 

lain-lain. Para pembaharu ini berusaha mengembalikan watak asli fiqh yang dinamis, 

meskipun tidak sepenuhnya mampu memberantas fanatisme mazhab (Sodiqin, 2012). 

Di bidang fiqh ushul fiqh mulai adanya upaya untuk mempelajari karya ulama 

sebelumnya. Seleksi kitab-kitab fiqh ini dilakukan untuk memilih mana yang paling valid 

dan membandingkanya dengan hukum positif. Kebangkitan lain adalah adanya upaya 

pengkodifikasian fiqh menjadi qanun (undang-undang). Hal ini sebagaimana yang 

dilakukan oleh kekhalifahan Turki Usmani. Kodifikasi hukum ini bernama Majallah al-

Ahkam al-‘Adillah (Kitab Undang-Undang Keadilan) yang selesai tahun 1876 M. 

Kandungan materi undang-undang ini mengacu pada fiqh mazhab Hanafi (Sodiqin, 

2012). 

KESIMPULAN 

Kesimpulan yang dapat diambil dari perkembangan fiqh dan ushul fiqh dalam 

sejarah Islam mencakup tiga fase penting. Fase pertama, yaitu fase pembentukan (abad 

ke-7 hingga ke-10 M), ditandai dengan penerapan hukum berdasarkan Al-Qur'an, 

Sunnah, dan ijtihad Rasulullah. Pada masa ini, setelah wafatnya Rasulullah, para sahabat 

melanjutkan penafsiran hukum melalui ijtihad yang realistis dan musyawarah, yang juga 

melahirkan perbedaan pandangan antara aliran Ahl Ra’y dan Ahl Hadis. Fase kedua, fase 

kebekuan (abad ke-10 hingga ke-20 M), menunjukkan stagnasi intelektual dengan 

dominasi taklid dan kurangnya inovasi dalam pemikiran hukum, meskipun sejumlah 

ulama pembaharu berusaha menghidupkan kembali ijtihad, seperti yang dilakukan oleh 

Ibn Taymiyah dan Syah Waliyullah Ad-Dahlawi. Fase ketiga adalah fase perkembangan 

yang dimulai setelah terbentuknya negara Islam nasional. Pada periode ini, kebangkitan 

umat Islam untuk melawan kolonialisme serta gerakan pembaruan seperti Pan-Islamisme 

dan kodifikasi hukum Islam seperti Majallah al-Ahkam al-‘Adillah memberikan 

kontribusi signifikan terhadap perkembangan fiqh. Dinamika fiqh kembali berkembang 

dengan seleksi dan adaptasi kitab-kitab fiqh sesuai dengan konteks modern, yang 

menunjukkan upaya untuk memurnikan ajaran Islam dan menjawab tantangan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdillah, Nanang. “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.” Fikroh: 

Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 8, no. 1 (August 26, 2016): 20–38. 

https://doi.org/10.37812/fikroh.v8i1.20. 

Ahmad Zaky. “USHUL NAHWI SEJARAH DAN PERKEMBANGANNYA.” 

WARAQAT : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 4, no. 1 (September 29, 2020): 15. 

https://doi.org/10.51590/waraqat.v4i1.69. 

Hamzah, Amir. “Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research).” Literasi 

Nusantara Abadi 5, no. 1 (2020). 

H, D. (2019). Ushul Fiqh (-, Ed.; Pertama). Prenadamedia Group. 

Mubarak, Ahmad Zaki. “Ushul Fiqh Qabla Tadwin: Genealogi Ushul Fiqih.” Al-

Mashlahah Vol 2, No (2014). 

Rahmawati, Rahmawati. “SEJARAH USHUL FIQH MASUK DI INDONESIA.” Jurnal 

Ilmiah Al-Syir’ah 13, no. 2 (December 10, 2015). 

https://doi.org/10.30984/as.v13i2.177. 

Sagir, Akhmad. “PERKEMBANGAN SYARAH HADIS DALAM TRADISI 

KEILMUAN ISLAM.” Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin 9, no. 2 (May 18, 2017): 

129. https://doi.org/10.18592/jiiu.v9i2.1414. 



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan Ilmu Ushul Fiqih Dalam Sejarah 

 

86 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 

Sodiqin, A. (2012). Fiqh Ushul Fiqh (-, Ed.; Pertama). Beranda Publishing 

ST, Aji Setiawan. “Sumber Hukum Islam Menurut Doktrin Akhlus Sunnah Wal 

Jama’ah.” The International Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 5, no. 

01 (May 2, 2021): 1–24. https://doi.org/10.51925/inc.v5i01.42. 

Tohari, Chamim. “KEDUDUKAN WALI SEBAGAI SYARAT SAHNYA 

PERKAWINAN DALAM HUKUM ISLAM: Perspefktif Historis Dan Ushul 

Fiqh.” Al-Maslahah : Jurnal Ilmu Syariah 17, no. 1 (September 11, 2021): 1–27. 

https://doi.org/10.24260/al-maslahah.v17i1.1894. 

Uin, Nailur Rahmi, Mahmud Yunus Batusangkar, and Ac Id Abstrak. “Sejarah Dan 

Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam 

Syatibi.” Jurnal Al-Ahkam 14, no. 1 (2023). 

Yumni, Auffah. “URGENSI USHUL FIQH BAGI PERMASALAHAN FIQH YANG 

DINAMIS.” NIZHAMIYAH 9, no. 2 (December 6, 2019). 

https://doi.org/10.30821/niz.v9i2.552. 

Zulhamdi, Zulhamdi. “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH.” At-Tafkir 

11, no. 2 (December 29, 2018): 62–77. https://doi.org/10.32505/at.v11i2.735. 

 


