An-Nisa: Journal of Islamic Family Law e-1SSN 3064-0520
DOI: https://doi.org/10.63142/an-nisa.v1i4.74

Menelusuri Perjalanan llmu Ushul Figih Dalam Sejarah

*|chsan Sopyan®, Imam Sucipto?
-2 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung
Email: ichsansopyan14@gmail.com?, imam.sucipto@uinsgd.ac.id?

Abstract

This study examines the historical development of Figh and Usul Figh as essential branches of
Islamic knowledge for establishing Islamic law. Understanding the history of these sciences is
crucial to preventing misunderstandings in legal rulings and fostering tolerance in differing
opinions. The research employs a qualitative method with a literature review approach, analyzing
books, journals, and online sources related to the evolution of Figh and Usul Figh. The discussion
reveals that the development of these sciences can be divided into three main phases. The
formative phase (7th to 10th centuries CE) was marked by the application of laws based on the
Qur’an, Sunnah, and systematically organized ijtihad by the Prophet, his companions, and the
tabi’in. The stagnation phase (10th to 20th centuries CE) saw a decline due to the dominance of
taglid and sectarian fanaticism, although reformist scholars like Ibn Taymiyyah sought to revive
the spirit of ijtihad. The developmental phase (post-establishment of national Islamic states) was
characterized by the revival of Islamic law through purification movements, legal codifications
such as the Majallah al-Ahkam al- ‘Adillah, and the adaptation of Figh texts to modern contexts.
This study concludes that the historical development of Figh and Usul Figh reflects the dynamic
nature of Islamic law, which is adaptable to changing times through cycles of innovation,
stagnation, and revival. Understanding this history is essential to maintaining the relevance of
Islamic law in addressing modern challenges.

Keywords: Usul Figh, Islamic Law, Historical Development

Abstrak
Penelitian ini membahas sejarah perkembangan Figh dan ushul Figh sebagai ilmu keislaman yang
penting dalam mentapkan hukum Islam. Pemahaman sejarah kedua ilmu ini menjadi kurusial
untuk mencegah kesalahpahaman dalam menetapkan hukum dan membangun toleransi dalam
perbedaan pendapat. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka,
menganalisis literatur dari buku, jurnal, dan sumber daring terkait perkembangan Figh dan Ushul
Figh. Pembahasan menunjukkan bahwa perkembangan ilmu ini terbagi dalam tiga fase utama.
Fase pembentukan (abad ke-7 hingga ke-10 M) ditandai oleh penerapan hukum berdasarkan Al-
Qur’an, Sunnah, dan ijtihad yang disistematisasi oleh Rasulullah, para sahabat, dan tabi’in. Fase
kebekuan (abad ke-10 hingga ke-20 M) menunjukkan stagnasi akibat dominasi taklid dan
fanatisme mazhab, meskipun terdapat ulama pembaharu seperti Ibn Taymiyah yang berupaya
menghidupkan kembali semangat ijtihad. Fase perkembangan (setelah terbentuknya negara Islam
nasional) ditandai oleh kebangkitan hukum Islam melalui gerakan pemurnian, kodifikasi hukum
seperti Majallah al-Ahkam al- ‘Adillah, dan adaptasi kitab-kitab figh sesuai konteks modern.
Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa sejarah perkembangan Figh dan Ushul Figh
mencerminkan dinamika hukum Islam yang bersifat adaptif terhadap perubahan zaman, dengan
siklus inovasi, stagnasi, dan kebangkitan. Pemahaman sejarah ini penting untuk menjaga relevansi
hukum Islam dalam menghadapi tantangan modern.
Kata Kunci: llmu Ushul Figh, Hukum Islam, Sejarah Perkembangan.

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 75


https://doi.org/10.63142/an-nisa.v1i4.74
mailto:ichsansopyan14@gmail.com
mailto:imam.sucipto@uinsgd.ac.id

Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

PENDAHULUAN

Figh dan Ushul Figh merupakan salah satu cabang ilmu keislaman yang sangat
penting guna menempatkan hukum dan metode dalam mengeluarkan hukum Islam, oleh
karenanya memahami sejarah figh dan ushul figh memiliki urgensi yang sama pentingnya
bagi umat Islam.! Pengetahuan terhadap sejarah perkembangan atas kedua ilmu ini akan
memberikan satu kejelasan tentang kedudukanya dalam agama Islam dan perkembangan
hukum Islam, sebagaimana kegunaan dari kedua ilmu ini sehingga dapat menghindarkan
umat Islam dari misinterpretasi (salah penafsiran) dalam menetapan hukum.? Berdasarkan
sifatnya, kedua ilmu ini bersifat relatif, terbentuk karena adanya kepentingan kondisional
terkait dengan pelaksanaan ijtihad para ulama pada masanya.® Dengan demikian
ketetapan dan rumusanya bukan bersifat mutlak dan tidak final, tetapi memungkinkan
terjadinya perubahan, rekonstruksi, bahkan dekonstruksi.

Hal penting lainnya dalam mengkaji sejarah perkembangan figh dan ushul figh ini
adalah untuk menghidari adanya konflik yang tidak diperlukan akibat adanya perbedaan
dari praktek atau pemikiran keagamaan.* Selama perbedaan tersebut dalam ranah figh
dan ushul figh, maka harus diterima sebagai bagian dari toleransi berpendapat. Satu
kelompok tidak dapat memaksakan keyakinannya terhadap kelompok lain, apalagi
dengan menggunakan jalan kekerasan.®> Sebagaimana kita ketahui bahwa persoalan dalam
Islam terbagi pada 2 ranah, yaitu ranah Usul dan ranah Furu’, maka oleh karena itu, setiap
perbedaan pendapat harus dilihat dari apakah perbedaan tersebut terjadi dalam hal cabang
(furu’) atau dalam hal pokok (usul). Jika perbedaan terjadi dalam hal furu” maka terbuka
ruang untuk menafsirkan berbeda, tetapi jika dalam hal usul maka hal itu dianggap
menyimpang dari mainstream Islam. berdasarkan alasan inilah pengetahuan tentang
sejarah perkembangan figh dan ushul figh menjadi penting, agar ketetapan hukum dalam
Islam tidak tercerabut dari masa lalunya.

! Nailur Rahmi Uin, Mahmud Yunus Batusangkar, and Ac Id Abstrak, “Sejarah Dan Perkembangan
Magashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam Syatibi,” Jurnal Al-Ahkam 14, no. 1
(2023); Rahmawati Rahmawati, “SEJARAH USHUL FIQH MASUK DI INDONESIA,” Jurnal lImiah Al-
Syir’ah 13, no. 2 (December 10, 2015), https://doi.org/10.30984/as.v13i2.177; Ahmad Zaky, “USHUL
NAHWI SEJARAH DAN PERKEMBANGANNYA,” WARAQAT : Jurnal Iimu-llmu Keislaman 4, no. 1
(September 29, 2020): 15, https://doi.org/10.51590/waraqgat.v4i1.69.

2 Nanang Abdillah, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan,” Fikroh: Jurnal
Pemikiran Dan Pendidikan Islam 8  no. 1  (August 26, 2016): 20-38,
https://doi.org/10.37812/fikroh.v8i1.20;  Auffah  Yumni, “URGENSI USHUL FIQH BAGI
PERMASALAHAN FIQH YANG DINAMIS,” NIZHAMIYAH 9, no. 2 (December 6, 2019),
https://doi.org/10.30821/niz.v9i2.552; Aji Setiawan ST, “Sumber Hukum Islam Menurut Doktrin Akhlus
Sunnah Wal Jama’ah,” The International Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 5, no. 01 (May
2, 2021): 1-24, https://doi.org/10.51925/inc.v5i01.42.

8 Akhmad Sagir, “PERKEMBANGAN SYARAH HADIS DALAM TRADISI KEILMUAN
ISLAM,”  Jurnal  llmiah  llmu  Ushuluddin 9, no. 2 (May 18, 2017): 129,
https://doi.org/10.18592/jiiu.v9i2.1414; Chamim Tohari, “KEDUDUKAN WALI SEBAGAI SYARAT
SAHNYA PERKAWINAN DALAM HUKUM ISLAM: Perspefktif Historis Dan Ushul Figh,” Al-
Maslahah : Jurnal Ilmu Syariah 17, no. 1 (September 11, 2021): 1-27, https://doi.org/10.24260/al-
maslahah.v17i1.1894.

4 Ahmad Zaki Mubarak, “Ushul Figh Qabla Tadwin: Genealogi Ushul Fiqih,” Al-Mashlahah Vol 2,
No (2014); Zulhamdi Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH,” At-Tafkir 11, no.
2 (December 29, 2018): 62—77, https://doi.org/10.32505/at.v11i2.735.

> Mubarak, “Ushul Figh Qabla Tadwin: Genealogi Ushul Figih”; Zulhamdi, “PERIODISASI
PERKEMBANGAN USHUL FIQH”; Uin, Yunus Batusangkar, and Id Abstrak, “Sejarah Dan
Perkembangan Magqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam Syatibi”’; Rahmawati,
“SEJARAH USHUL FIQH MASUK DI INDONESIA.”

76 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode library research® dengan mengumpulkan,
membaca, dan menganalisis berbagai literatur dari buku, jurnal, serta sumber-sumber lain
yang diperoleh baik secara cetak maupun melalui media daring. Dalam pelaksanaannya,
penelitian ini mengintegrasikan data primer dan sekunder untuk memberikan pemahaman
yang mendalam. Data primer diperoleh dari karya-karya klasik para ulama atau
manuskrip yang relevan dengan sejarah perkembangan Figh/Ushul Figh, sementara data
sekunder berasal dari analisis dan interpretasi para peneliti kontemporer dalam bentuk
buku, artikel jurnal, serta makalah akademik. Proses analisis data dilakukan dengan
menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menggambarkan perkembangan
Figh/Ushul Figh secara sistematis dan mendalam. Peneliti berupaya menginterpretasikan
data dengan menghubungkan informasi historis, kontekstual, dan normatif yang
terkandung dalam sumber-sumber tersebut. Analisis dilakukan dengan cara memilah
informasi yang relevan, mengklasifikasikan temuan berdasarkan tema atau periode
tertentu, dan menyusunnya ke dalam narasi yang logis serta terstruktur untuk menjelaskan
bagaimana perkembangan pemikiran Figh/Ushul Figh berlangsung dari masa ke masa.
HASIL DAN PEMBAHASAN
Fase Pembentukan (abad Ke-7 sampai Ke-10 M)

a. Periode Nabi Muhammad S.A.W

Perkembangan figh dan ushul figh secara garis besar terbagi dalam 3 fase (Sodiqin,
2012): pertama, fase Pembentukan yang terjadi antara abad Ke-7 sampai Ke-10 M, kedua,
fase kebekuan hukum yang terjadi antara abad Ke-10 sampai Ke-20 M, ketiga, fase
perkembangan yang terjadi setelah terbentuknya negara Islam nasional. Adapun beberapa
pakar merincikanya menjadi beberapa periodisasi/masa terkhusus pada fase
pembentukan, akan tetapi secara umum terbagi pada 3 periode utama, yaitu: pertama,
Periode Nabi Muhammad S.A.W, kedua, Periode Sahabat, ketiga, Periode Tabiin hingga
Tabi’it Tabi’in. Perkembangan berdasarkan fase dan periode/masa tersebut dijelaskan
lebih lanjut dibawah ini.

Figh dan Ushul Figh secara aplikatif Fase ini terjadi pada masa Nabi, yang dimulai
sejak nabi diangkat menjadi rasul sampai tahun wafatnya. Masa ini dibagi dalam dua
periode, yaitu periode Makkah dan periode Madinah. Periode Makkah hampir tidak
didapatkan indikasi yang berarti, karena masa ini merupakan masa pembentukan pondasi
ketauhidan Islam. Ayat-ayat yang diturunkan adalah ayat-ayat akidah. Berbeda dengan
masa Madinah di mana ayat-ayat tentang hukum dan pranata sosial mendominasi,
sehingga indikasi penetapan hukum terlihat lebih jelas.

Ayat-ayat al-Qur’an yang diwahyukan kurang lebih selama 23 tahun, pada
umumnya diturunkan untuk hal-hal sebagai berikut:

1. Memecahkan masalah yang dihadapi Rasul dan umat Islam pada masanya.
2. Berkaitan dengan peristiwa-peristiwa khusus yang terjadi selama era
kenabian.

Metode legislasi al-Qur’an di atas menunjukan adanya pentahapan dalam penetapan
hukum. Metode ini dianggap efektif dan lebih mudah diterima oleh bangsa Arab yang
menyukai kehidupan serba bebas.

Sumber hukum pada masa ini hanya wahyu, baik al-Qur’an maupun Sunnah. Rasul
juga melakukan ijtihad ketika muncul persoalan dan wahyu belum turun. Hasil ijtihad

® Amir Hamzah, “Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research),” Literasi Nusantara Abadi 5,
no. 1 (2020).

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 77



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

Rasul inilah yang kemudian disebut dengan Sunnah atau Hadis.” Namun, hasil ijtihad
Rasul pada periode ini tidak dianggap sebagai sumber hukum yang independen, karena
validitasnya tergantung kepada wahyu, apakah dikonfirmasi atau dikoreksi.

Sunnah dimaksud berasal dari penjelasan Rasul tentang maksud dari ayat al-Qur’an,
atau berupa perbuatan untuk mempraktekkan ibadah tertentu, seperti dalam kasus tata
cara salat. Perkataan atau perbuatan Rasul ini terkadang di konfirmasi (dibenarkan) oleh
ayat al-Qur’an yang turun kemudian dan terkadang juga dikoreksi oleh wahyu. Contoh
perkataan Rasul yang dikonfirmasi wahyu adalah dalam masalah menikahi seorang
perempuan dan dengan bibinya. Rasul melarang bentuk pernikahan ini dan dikonfirmasi
oleh surat an-Nisa ayat 24.

Contoh aturan dari rasul yang dikoreksi oleh wahyu adalah masalah perceraian
dengan cara zihar. Rasul menetapkan zihar yang dilakukan oleh Aus bin as-Shamit
kepada istrinya, khalwah binti Tsa’labah sebagai bentuk perceraian. Namun perkataan
Rasul ini kemudian dikoreksi oleh al-Qur’an dengan turunya surat al-Mujadalah ayat 1-
3, yang menetapkan bahwa zihar adalah tidak sah sebagai bentuk perceraian.

Rasulullah sejak awal tidak pernah membuat kategori hukum baik itu hukum taklify
maupun hukum wa’dh'i. Dalam beberapa hal Rasul meletakkan aturan tertentu tanpa
menyebutkan rinciannya. Dengan cara ini Rasul memberi peluang penafsiran bagi para
sahabat. Hal ini untuk memotivasi kecerdasan para sahabat dalam menginterpretasikan
pesan-pesan wahyu. Tujuannya agar setelah Rasul wafat, para sahabat mampu
menggantikan perannya dalam mengembangkan ajaran Islam, khususnya dalam
menyelesaikan persoalan-persoalan yang timbul di masyarakat.

Anjuran Rasulullah kepada para sahabat untuk melaksanakan ijtihad ketika
menemukan masalah dan tidak menjumpai Rasul, dikuatkan dengan perkataan beliau,
“ketika seorang hakim memberi keputusan dengan berijtihad, dan dia tepat, maka baginya
dua pahala. Dan jikan putusanya keliru, maka baginya satu pahala”. Hanya saja Rasul
menegaskan bahwa setiap ijtihad harus dilandasi dengan pengetahuan yang benar.

Disamping itu, Rasul juga memberi ruang terjadinya perbedaan pendapat.
Meskipun kedudukan Rasul adalah the real judge, namun perbedaan dengan argumen
ra’yu ditolerir. Peristiwa Bani Quraizah menjadi bukti bahwa Nabi mengabsahkan dua
tindakan yang berbeda dalam situasi yang sama. Peristiwa tersebut mengindikasikan
bahwa Nabi memberi contoh penafsiran sekaligus membentuk pola pikir sahabat dalam
menyikapi permasalahan. Bukan bentuk tindakan yang penting, tetapi nilai dan semangat
dalam melaksanakan tindakan tersebut menjadi pertimbangan yang utama, yaitu kesetian
kepada Allah dan RasulNya.

Di sisi lain nabi juga mengajarkan prinsip musyawarah dalam memutuskan
persoalan. Kasus tawanan perang Badar, di mana Nabi meminta pendapat Abu Bakar dan
Umar merupakan upaya pembentukan keputusan kolektif. Prinsip ini oleh generasi
sesudahnya dijadikan dasar Ijmak. Dalam kasus-kasus individu, Nabi membiarkan
perbedaan pendapat terjadi, namun dalam kasus yang menyangkut kepentingan umum
Nabi mengutamakan kesepakatan pendapat.

Dengan demikian pada priode Nabi ini telah muncul penggunaan ra’yu atau
penafsiran pribadi. Penggunaan ra’yu inilah yang kemudian disitematiskan menjadi
metode istimbath hukum. Fenomena ini menunjukan adanya pemberian hak penafsiran
bagi sahabat meskipun tetap dalam bimbingan Rasul. Hal inilah yang justru sangat
membantu para sahabat ketika menghadapi persoalan baru setelah Rasul wafat. Selama

" Sagir, “PERKEMBANGAN SYARAH HADIS DALAM TRADISI KEILMUAN ISLAM”;
Yumni, “URGENSI USHUL FIQH BAGI PERMASALAHAN FIQH YANG DINAMIS.”

78 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

periode ini Rasul meletakan fondari keilmuan figh dengan cara mendeduksi hukum dari
al-Qur’an.
b. Periode Sahabat

Fase ini disebut dengan fase sahabat dan juga dikenal dengan masa persiapan
pembentukan figh. Secara historis, masa ini merupakan masa pemerintahan Khulafaur
ar-Rasidin. Terjadi banyak perubahan dan perkembangan pada masa ini. Wilayah Islam
sudah meluas hingga meliputi: Syria, Yordania, Mesir, Irag, dan Persia. Konsekuensinya
adalah terjadinya perjumpaan antara ajaran Islam dengan sistem, kultur, dan perilaku
baru, di mana ketentuan hukum spesifiknya tidak ditemukan dalam sumber hukum Islam
yang ada.®

Pada masa sahabat frekuensi ijtihad semakin bertambah. Hal ini disebabkan
munculnya permasalah baru yang menuntut adanya kepastian hukum. Di sisi lain wahyu
sudah terhenti bersama wafatnya Rasulullah. Keadaan ini memaksa para sahabat,
terutama Khulafaur ar-Rasidin, melakukan penafsiran, baik secara musyawarah (ijmak),
maupun (ijtihad) pribadi.

Para sahabat menjadikan Rasul sebagai model ideal bagi segala persoalan. Sunnah
Rasul ditempatkan sebagai pengarahan umum sekaligus landasan bagi penetapan hukum.
Dasar keputusan tersebut berupa apa yang dipelajari atau diingat dari Rasul, atau apa yang
dipahami dari al-Qur’an dan sunnah, atau membentuk pendapat sendiri dengan
mempertimbangkan nilai syari’ah. Perbedaan pendapat masih tetap ditolerir sebagai
wujud penghargaan terhadap kebebasan berpendapat.® Di samping itu para sahabat,
bahkan para khalifah, bersifat kompromistis dengan menerima nasehat maupun gugatan
atas keputusan yang mereka hasilkan. Hal ini karena penafsiran terhadap nash bukan hak
preogratif seseorang.

Ijtihad yang terjadi pada masa sahabat menunjukan kreatifitas yang tinggi dalam
mengistimbatkan hukum. Misalnya, Abu Bakar menerapkan surah ke-50 dalam
penyengan ke Syria, yaitu membiarkan penduduk Kristen menjalankan hukum dan
adatnya sendiri. Umar bin Khattab terkenal dengan keputusan-keputusan
kontroversialnya, seperti mengeluarkan muallaf dari anggota muzakki, tidak memotong
tangan pencuri dan tidak membagi tanah rampasan kepada pasukan Islam.’® Dia
mendasarkan putusannya bukan pada teks nash, tetapi menekankan pada magasid
syari’ahnya. Hal ini yang mendorong dia tidak menerapkan ketentuan eksplisit ayat,
tetapi melihat kontekstualisasi dari semangat ayat tersebut. Kemaslahatan atau public
interest menjadi dasar bagi keputusan-keputusan hukumnya.

Ali bin Abi Thalib juga telah menggunakan prinsip-prinsip qiyas, Yaitu
mengqiyaskan hukuman bagi peminum khamr dengan hukuman bagi pelaku gadzaf
(penuduh zina). Di samping itu dia juga menggunakan istihsan, istishab, dan istislah
dalam penafsiran pribadinya. Kasus Mimbariyah menunjukkan kualitas keilmuanya. Dia
mengurangi bagian para ahli waris satu bagian ketika jumlah bagian ahli waris melebihi
jumlah harta warisan yang akan dibagi.

8 Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH”; Uin, Yunus Batusangkar, and
Id Abstrak, “Sejarah Dan Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam
Syatibi”’; Abdillah, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.”

® Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH”; Uin, Yunus Batusangkar, and
Id Abstrak, “Sejarah Dan Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam
Syatibi”’; Abdillah, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.”

10 Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH”; Uin, Yunus Batusangkar, and
Id Abstrak, “Sejarah Dan Perkembangan Magashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam
Syatibi”; Abdillah, “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.”

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 79



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

Praktek ushul figh pada masa sahabat sebagaimana terungkap di atas
mencerminkan penggunaan ra’y yang lebih terarah. Fatwa para sahabat mulai merujuk
pada penggunaan teori istimbath yang tidak menyimpang dari semangat yang diajarkan
Rasulullah. Meskipun belum sistematis, hasil-hasil ijtihad mereka menjadi bahan acuan
bagi generasi sesudahnya dalam merumuskan teori-teori ijtihad.

Pada masa Kkini juga muncul fatwa-fatwa bagi peristiwa-peristiwa yang tidak ada
nashnya. Para sahabat menjadi pemegang otoritas figh di daerah masing-masing
(Mekkah, Medinah, Kufah, Basrah, Syam, dan Mesir). Sumber hukum pada masa
sekarang ini adalah: al-Qur’an, Sunnah, dan ijtihad sahabat.

Ciri khas yang menonjol dalam perkembangan figh periode ini adalah:

1. Bersifat realistis, karena ketetapan fighnya didasarkan pada problem-problem
aktual yang terjadi. Tidak ada ketetapan figh yang bersifat hipotesis atau
rekaan semata, sehingga bentuk figh masa ini disebut dengan figh al-wagqi i
(figh realistik).

2. Bersifat terbuka, karena tidak menetapkan prosedur-prosedur tertentu yang
harus diikuti dalam menetapkan aturan hukum. Para sahabat juga tidak
membuat catatan atas ketetapan hukum yang mereka hasilkan. Di samping itu
mereka menghargai kebebasan berpendapat, selama pendapat tersebut
berdasarkan pada al-Qur’an dan Sunnah Rasul.

3. Mengedepankan musyawarah (ijmak) daripada menggunakan pendapat
pribadi dalam penetapan hukum. Hal ini dipraktekan oleh para Khulafaur
Rasyidin, sehingga memperkecil ruang ikhtilaf maupun perpecahan di
kalangan umat Islam. Meskipun demikian para sahabat tetap menghormati
pendapat pribadi diantara mereka.

4. Bersifat kreatif, dalam arti melakukan modifikasi terhadap aturan hukum
sebelumnya. Alasan modifikasi ini adalah tiadanya ‘illat bagi keberadaan
hukum tersebut dan atau adanya perubahan kondisi sosial. Contoh dalam
kasusu ini adalah ijtihad Umar bin Ibn Khattab, yang melarang pendistribusian
zakat pada muallaf, dengan alasan bahwa ‘i//at pemberian zakat bagi muallaf
adalah untuk mendapat dukungan, namun pada masa Umar dukungan muallaf
tersebut tidak dibutuhkan lagi mengingat eksistensi umat Islam sudah kuat.
Contoh kedua terkait dengan penetapan talak tiga. pada masa Rasulullah,
pernyataan tiga kali talak dalam satu kesempatan dianggap sebagai satu kali
pernyataan talag. Khalifah Umar sebaliknya menetapkan bahwa tiga kali talak
tersebut dianggap jatuh talak tiga.

5. Khalifah centris, yaitu keputusan akhir yang melibatkan ijmak dan ijtihad
berada di tangan khalifah. Namun keputusan khalifah sebelumnya tidak
mengikat bagi khalifah sesudahnya. Khalifah pengganti dapat mengubah
aturan dari khalifah terdahulu. Contoh misalnya, Khalifah Ali mengubah
hukuman bagi peminum khamr. Khalifah Abu Bakar dan Umar menghukum
peminum khamr dengan 40 kali cambuk, sedangkan khalifah Ali menambah
hukuman tersebut menjadi 80 kali cambuk.

C. Periode Tabiin hingga Tabi’it Tabi’in

Pada masa ini wilayah Islam sudah meluas ke seluruh jazirah Arab, sebagai akibat
ekspansi yang dilakukan sejak masa Khulafah ar-Rasyidin. Perluasan wilayah
berkonsekuensi penyebaran sahabat ke wilayah baru sebagai pemimpin agama dan
intelektual. Pada tahap selanjutnya muncul kota-kota penting Islam dengan ciri masing-
masing. Secara geografis kota-kota intelektual terbagi tiga yaitu lraq, yang terdiri dari

80 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

Kufah dan Basrah, Hijaz yang meliputi Makkah dan Madinah serta Syria.'* Namun dua
kota pertama, Irak dan Hijaz, memiliki pengaruh kuat dalam pembentukan figh dan ushul
figh.

Secara politik, masa ini merupakan masa pemerintahan dua dinasti Islam, yaitu
Dinasti Umayyah (661-750 M) dan Dinasti Abbasiyah (750-1258 M). Perkembangan figh
masa Dinasti Umayyah diwarnai oleh beberapa hal, yaitu: pertama, peningkatan
(ektensifitas) ijtihad akibat sulitnya melakukan ijmak, kedua, penyebarah hadis semakin
meluas hingga muncul kecenderungan pemalsuan hadis, ketiga, terdapat upaya kompilasi
figh untuk mengabadikan fatwa-fatwa sahabat. Perubahan lembaga kekhalifahan menjadi
kerajaan juga mempengaruhi figh, yaitu putusnya hubungan antara figh dengan negara.'?
Di sisi lain, banyak ulama yang menghindari majelis khalifah, sehingga menghilangkan
tradisi ijmak.

Pada masa Dinasti Abbasiyah, figh berkembang menjadi disiplin ilmu yang berdiri
sendiri. Perkembangan ini tidak lepas dari adanya dukungan khalifah. Di sisi lain, terjadi
penerjemahan karya-karya ilmu pengetahuan dari luar Arab serta munculnya berbagai
kompilasi hadis dan figh. Pusat-pusat kajian figh juga betambah, seiring dengan
berpindahnya ibukota kerajaan ke Baghdad. Kota-kota yang menjadi pusat intelektual
adalah: Hijaz (Mekkah dan Madinah), Iraq (Kufah dan Basrah), Syria, dan Mesir. Pada
masa inilah figh diformulasikan dan disistematiskan melalui kegiatan ijtihad yang di
kompilasikan dalam karya-karya figh.

Para tabi’in dalam berijtihad di samping melakukan pemikiran sendiri juga
mendasarkan pada salah satu pendapat sahabat, sehingga perbedaan pendapat tetap
terjadi. Di samping itu juga muncul perbedaan pendapat yang didasarkan pada perbedaan
geografis, yakni masuknya unsur-unsur lokal maupun regional yang mewarnai fatwa-
fatwa hukum. Praktek atau adat setempat menjadi bahan pertimbangan dalam keputusan
hukum mereka.

Perbedaan tersebut muncuat pada munculnya dua aliran besar, yaitu Madrasah Ahl
Ra’y dan madrasah ahl hadis. Madrasah 44l Ra’y berpusat di Kufah dan mengumpulkan
fatwa-fatwa dari sahabat Abdullah Ibn Mas’ud dan Ali Ibn Abi Thalib. Kelompok ini
berasumsi bahwa nash syari’ah bersifat terbatas sedangkan pristiwa dalam masyarakat
selalu baru. Pada peristiwa yang tidak ada nashnya maka harus diijtihadi dengan ra’y. D1
samping itu hukum syara’ juga terkait dengan ‘llat (Sebab) tertentu dan untuk tujuan
tertentu. Tugas ulama adalah menentukan ‘/lat tersebut untuk kemudian diaplikasikan
terhadap persoalan yang ada. Figh kelompok ini berkembang secara hipotesis, dan
terkadang menciptakan problem-problem fiktif. Diantrara para imam madzhab, Abu
Hanifah termasuk dalam kelompok ini.

Madrasah ahl hadis bermaskas di Hijaz dengan tokohnya Said Musayyab al-
Makhzumi. Para ulama kelompok ini mengumpulkan berbagai fatwa dari sahabat
Abdullah Ibn Abbas, Abdullah Tbn Umar, dan Aisyah binti Abu Bakar. Figh yang
dihasilkan kelompok ini bersifat praktis, karena berdasarkan problem-problem aktual/riil.
Pengikut kelompok ini antara lain Malik Ibn Anas, Muhammad Ibn Idris as-Syafi’i,
Ahmad bin Hanbal, Daud az-Zubhri, dan sebagainya. Penetapan hukum menurut aliran ini
didasarkan pada sumber pertama, yaitu al-Qur’an dan Sunnah. Jika tidak ada maka dicari
pendapat para sahabat. Penggunaan ra’y dilakukan setelah tidak ditemukanya dasar
hukumnya pada sumber diatas.

11 Zulhamdi, “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH.”
12 Zulhamdi.

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 81



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

Perbedaan 44l Ra’y dan Ahl hadis lebih didasarkan pada kecenderungan dalam
prosedur ijtihad. Disebut A4l Ra’y karena porsi penggunaan ra’y lebih dominan. Hal ini
karena terbatasnya jumlah sahabat yang berarti sedikitnya jumlah hadis yang beredar.
Sementara permasalahan baru di wilayah ini lebih banyak dan lebih kompleks. Kufah
adalah sebuah kota metropolis di mana kebudayaan masyarakat merupakan perbauran
antara Islam dengan budaya Persia.

Ahl hadis lebih banyak mengunakan hadis sebagai dasar hukum dalam setiap
fatwanya. Secara geografis Hijaz adalah tempat mukimnya para sahabat, sehingga hadis
sangat mudah ditemukan dan dalam jumlah yang lebih banyak. Di samping itu
permasalahan baru tidak begitu kompleks. Masyarakat Hijaz adalah masyarakat yang
tradisi kelslamanya sudah dibentuk sejak masa Nabi. Namun demikian antara A4/ Ra’y
dan Ahl hadis sepakat dalam hal penggunaan ra’y ketika nash tidak mengatur secara
spesifik terhadap persoalan yang terjadi.

Kemajuan figh dan ushul figh fase ini ditandai dengan munculnya para ulama yang
berkatagori mujtahid mutlak. Diantara mereka adalah: Abu Hanifah, Malik bin Anas,
Muhammad bin Idris asy-Syafi’i dan Ahmad bin Hanbal. Para mujtahid ini pada masa
selanjutnya diposisikan sebagai imam mazhab oleh pengikutnya. Pemikiran-pemikiran
mereka dikembangkan dan disebarkan oleh para pengikutnya ke berbagai belahan dunia
Islam hingga sekarang. Karya mereka ini dianggap monumental oleh umat Islam hingga
sekarang. Abu Hanifah menulis kitab al-Figh al-Akbar, Malik bin Anas menyusun kitab
al-Muwatta’, asy-Syafi’i meninggalkan dua karya besarnya, yaitu kitab al-Umm (kitab
figh)n dan ar-Risalah (kitab ushul figh), sedangkan Imam Ahmad bin Hanbal terkenal
dengan kitab hadisnya, Musnad Ahmad bin Hanbal. Kitab-kitab inilah yang banyak
mewarnai dan mempengaruhi pemikiran figh dan ushul figh di kalangan umat Islam.

Karya-karya figh para ulama berdasarkan sistematikanya dapat dibedakan dalam
beberapa jenis, yaitu:

1. Kitab figh yang merupakan campuran antara aturan hukum, hadis, dan
pendapat para sahabat dan murid-muridnya. Contohnya jenis ini adalah kitab
al-Muwatta’ karya Imam Malik.

2. Kitab figh yang berisi tentang prinsip-prinsip dasar figh. Hadis-hadis yang
dikutip hanya untuk membuktikan kebenaran deduksi/penetapan hukumnya.
Contohnya adalah kitab al-Kharaj karya Abu Yusuf (murid Imam Abu
Hanifah), dan al-Umm karya Imam Syafi’i.

3. Kitab figh yang fokus pada aplikasi prinsip-prinsip figh dengan sedikit
referensi hadis. Sistematikanya disusun menurut isu-isu yang dibicarakan.
Contohnya adalah kitab al-Mudawwanah karya Imam Ibnu al-Qasim (murid
Imam Malik).

Para imam madzhab dianggap sebagai peletak dasar figh dan ushul figh.
Pembentukan hukum pada masa ini sudah mendekati profesional. Para Imam
mengembangkan prinsip atau teori yang mereka gunakan sebagai logika penafsiran. Abu
Hanifah menciptakan teori istihsan dan urf, Imam Malik mensistematiskan maslahah
mursalah atau istislah, Imam Syafi’i melalui ar-Risalahnya merumuskan aturan ijtihad
yang sistematis, terutama rumusan giyasnya yang sangat ketat. Atas prestasinya ini,
dikalangan ushuliyyin dia dianggap sebagai bapaknya Ushul Figh. Sedangkan Imam
Ahmad bin Hambal mengakui hadis dha’if dan mendahulukannya dari pada qiyas. Hal
ini berbeda dengan pendapat jumhur bahwa hadis dha’if tidak dapat dijadikan sebagai
landasan hukum. Secara umum sumber hukum pada masa ini adalah: al-Qur’an, Sunnah,
Ijmak, dan Qiyas.

82 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

Fase Kebekuan Hukum (abad Ke-10 sampai Ke-20 M)

Pada fase ini disebut juga sebagai Fase Stagnasi (Sodigin, 2012), atau menurut
syeikh al-Hudhari Bek sebagai masa masalah-masalah fikih dijadikan bahan perdebatan
untuk mempertahankan masalah-masalah fikih diambil dari Imam Mazhab dan juga masa
taklid menurut Abdul Wahab Khallaf dan syeikh al-Hudhari Bek (H, 2019). Dikatakan
demikian karena pada masa ini hampir tidak ada pemikiran baru yang dihasilkan. Selain
pada masa ini hadis telah ditulis secara sistematis dan telah diklasifikasikan berdasarkan
kualitasnya, kemudian yurispundensi dan prinsip-prinsip penafsiran juga sudah
dirumuskan secara metodologis. Pada masa ini lebih fokus membukukan fatwa-fatwa
generasi sebelumnya dan dijadikan sebagai pegangan. Tidak ada kreatifitas dalam
menyikapi berbagai warisan keilmuan tersebut, sehingga ciri khas figh pada masa ini
adalah taglid dan faksionalisme, yang menunjukan hilangnya dinamika figh sebagai
sebuah keilmuan (Sodigin, 2012).

Pada masa ini pula perbedaan pendapat yang mestinya menjadi semangat berijtihad,
malah menjadi biang kontradiksi. Fanatik terhadap pendapat seseorang (Imam Madzhab)
sangat kental dan membentuk madzhab-madzhab. Bukan mengkolaborasi pemikiran dari
para imam madzhabnya yang terjadi, akan tetapi malah memperkuat dan menjadikanya
pilihan mutlak. Penyebaran terhadap pendapat imam madzhabnya ke berbagai daerah
tanpa mempertimbangkan situasi dan kondisi wilayah/daerah juga telah menghilangkan
watak kedaerahan yang padahal sangat mewarnai pemikiran para pendahulunya.
Loyalitas yang ketat sehingga mengakibatkan taklig yang cenderung merugikan
perkembangan hukum islam (Sodigin, 2012).

Karya ilmiah yang dihasilkan pada masa ini lebih kepada syarah atau mukhtashar
yang cenderung tidak bersipat independen dan hanya mengulas hasil karya sebelumnya
dengan peluasan penafsiran (Sodigin, 2012). Akan tetapi pada masa ini pula banyak
menghasilkan kitab-kitab ushul figh baru yang bukan hanya berperan sebagai alat ukur
terhadap kebenaran pendapat-pendapat yang telah terbentuk sebelumnya tapi juga
sebagai alat ilmiah dalam mengkaji hasil-hasil ijtihad dari madzhab yang mereka anut.
Adapun kitab-kitab ushul figh yang disusun pada periode ini di antaranya (H, 2019):

1. Itsbat al-Qiyas oleh Abu Hasan al-As’ary (w. 324 H).
2. Al-Jadal fi Ushul al-Figh oleh Abu Mansur al-Maturidi (w. 334 H)

Faktor-faktor lainnya yang menjadi penyebab atau yang berkontribusi terhadap
stagnasi figh dan ushul figh pada fase/masa ini adalah (Sodigin, 2012):

1. Secara politik, Dunia Islam berada dalam genggaman kolonialisme Barat.
Secara internal terdapat penggolakan politik di kalangan umat Islam sendiri;

2. Umat Islam terpecah menjadi kerajaan-kerajaan kecil, sehingga perhatian
terhadap perkembangan ilmu pengetahuan kurang;

3. Perkembangan Tasawuf yang membentuk gerakan-gerakan tarekat. Pada
perkembangan selanjutnya kaum tarekat semakin acuh terhadap kondisi,
sosial, politik, ekonomi karena dianggap menjadi penghalang kedekatannya
kepada Allah;

4. Madzhab figh telah terbentuk sempurna, dan karya figh sebelumnya dianggap
mampu menyelesaikan segala persoalan yang terjadi. Akibatnya, tidak ada
lagi ijtihad dan tiadanya orisinalitas pemikiran;

5. Hilangnya kekuasaan Abbasiyah yang memiliki concern dalam
pengembangan figh;

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 83



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

6. Wilayah-wilayah pecahan Abbasiyah memilih untuk mengikuti madzhab
tertentu. Mesir mengikuti madzhab Syafi’i, Andalusia (Spanyol) mengikuti
madzhab Maliki, Turki dan India mengikuti madzhab Hanafi.

Meski pada masa ini disebut sebagai masa/fase stagnasi/kebekuan hukum, akan
tetapi bukan berarti pada masa ini tidak ada upaya apapun yang dilakukan dalam ranah
perkembangan figh, nyatanya ada beberapa ulama pembaharu yang ternyata mereka
melakukan upaya dalam melawan taklid-taklid yang terjadi pada masa ini dan mencoba
mengaktifkan ijtihad agar menyeru umat Islam untuk kembali kepada akar agama, yaitu
al-Qur’an dan Hadis. Diantara ulama-ulama tersebut adala Ahmad Ibn Taymiyah (1263-
1328 M), Syah Waliyullah Ad-Dahlawi (1703-1762 M), dan Muhammad Ibn Ali Asy-
Syaukani (1757-1853 M), dari ketiganya yang terkemuka adalah Ahmad Ibn Taymiyah
(Sodigin, 2012).

Fase Perkembangan (Setelah Terbentuknya Negara Islam Nasional)

Fase perkembangan disebut juga sebagai fase kebangkitan, yaitu kebangkitan umat
Islam di bidang politik, karena itu berkaitan dengan kebangkitan figh dan ushul figh.
Disebut sebagai fase perkembangan dikarenakan pada fase ini hukum Islam mengalami
perkembangan.

Kebangkitan umat Islam di bidang politik ditandai dengan usaha umat Islam di
beberapa wilayah yang mencoba melepaskan diri dari kolonialisme. Hai ini disebabkan
oleh beberapa faktor, yaitu (Sodigin, 2012):

1. Kesadaran diri dari umat Islam akan kekalahanya dari Eropa yang mulai
muncul;

2. Keinginan umat Islam untuk belajar kepada Eropa yang menimbulkan ide-ide
pembaharuan;

3. Upaya memurnikan ajaran Islam dari pengaruh bid’ah dan khurafat, dan;

4. Ketertinggalan dalam bidang ilmu pengetahuan dari Barat menyadarkan umat
Islam untuk menghidupkan semangat ilmu pengetahuan.

Sikap umat Islam terhadap kemajuan Barat terbagi pada 2 secara umu, yaitu:
pertama, Zealotisme, yaitu menutup diri secara fanatikterhadap Barat dan ingin kembali
secara introvert pada praktek Islam masa lalu, ini yang kemudian menimbulkan adanya
gerakan pemurnian Islam (Puritanisme), seperti gerakan Wahabiyah, yang dipimpin oleh
Muhammad bin Abdul Wahab (1703-1787) di Arabian. Kedua, Herodianisme yaitu
berpandangan terbuka secara selektif terhadap pengaruh Barat, mengambil yang baik dan
menolak yang buruk. Sikap ini yang kemudian berdampak pada munculnya gerakan-
gerakan pembaruan dalam Islam. Gerakan pembaruan yang muncul pada saat itu adalah
(Sodigin, 2012):

1. Pan-Islamisme, dipimpin oleh Jamaluddin al-Afghani (1839-1897) dengan
tujuan: (1) menggalang persatuan umat Islam sedunia; (2) membangkitkan
semangat lokal negeri-negeri Islam untuk melepaskan diri dari penjajah.

2. Nasionalisme, dipimpin oleh at-Tahawi (1801-1873) di Mesir, dengan
pemikiran: Negara Islam akan maju jika di bawah penguasa sendiri dan bukan
dijajah bangsa asing

3. Hizbul Wathan, dipimpin oleh Mustafa Kamil di Mesir. Gerakan ini
mengakibatkan terjadinya Revolusi Mesir pada 23 Juli 1952, dan
mengakibatkan terbentuknya Republik Mesir pada 18 Juni 1953 dengan
presidennya Mayor Jenderal Naguib.

Beberapa tokoh yang dianggap sebagai pembaharu yang menjadi tanda awal
kebangkitan Islam adalah: Muhammad Abduh (1849-1950 M), Muhammad Rasyid Ridha

84 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

(w. 1935 M), Hassan al-Banna (w. 1949 M), Abdul A’la al-Maududi (1903-1979 M), dan
lain-lain. Para pembaharu ini berusaha mengembalikan watak asli figh yang dinamis,
meskipun tidak sepenuhnya mampu memberantas fanatisme mazhab (Sodigin, 2012).

Di bidang figh ushul figh mulai adanya upaya untuk mempelajari karya ulama
sebelumnya. Seleksi kitab-kitab figh ini dilakukan untuk memilih mana yang paling valid
dan membandingkanya dengan hukum positif. Kebangkitan lain adalah adanya upaya
pengkodifikasian figh menjadi ganun (undang-undang). Hal ini sebagaimana yang
dilakukan oleh kekhalifahan Turki Usmani. Kodifikasi hukum ini bernama Majallah al-
Ahkam al-‘Adillah (Kitab Undang-Undang Keadilan) yang selesai tahun 1876 M.
Kandungan materi undang-undang ini mengacu pada figh mazhab Hanafi (Sodigin,
2012).

KESIMPULAN

Kesimpulan yang dapat diambil dari perkembangan figh dan ushul figh dalam
sejarah Islam mencakup tiga fase penting. Fase pertama, yaitu fase pembentukan (abad
ke-7 hingga ke-10 M), ditandai dengan penerapan hukum berdasarkan Al-Qur'an,
Sunnah, dan ijtihad Rasulullah. Pada masa ini, setelah wafatnya Rasulullah, para sahabat
melanjutkan penafsiran hukum melalui ijtihad yang realistis dan musyawarah, yang juga
melahirkan perbedaan pandangan antara aliran Ahl Ra’y dan Ahl Hadis. Fase kedua, fase
kebekuan (abad ke-10 hingga ke-20 M), menunjukkan stagnasi intelektual dengan
dominasi taklid dan kurangnya inovasi dalam pemikiran hukum, meskipun sejumlah
ulama pembaharu berusaha menghidupkan kembali ijtihad, seperti yang dilakukan oleh
Ibn Taymiyah dan Syah Waliyullah Ad-Dahlawi. Fase ketiga adalah fase perkembangan
yang dimulai setelah terbentuknya negara Islam nasional. Pada periode ini, kebangkitan
umat Islam untuk melawan kolonialisme serta gerakan pembaruan seperti Pan-Islamisme
dan kodifikasi hukum Islam seperti Majallah al-Ahkam al-‘Adillah memberikan
kontribusi signifikan terhadap perkembangan figh. Dinamika figh kembali berkembang
dengan seleksi dan adaptasi kitab-kitab figh sesuai dengan konteks modern, yang
menunjukkan upaya untuk memurnikan ajaran Islam dan menjawab tantangan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, Nanang. “Madzhab Dan Faktor Penyebab Terjadinya Perbedaan.” Fikroh:
Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 8, no. 1 (August 26, 2016): 20-38.
https://doi.org/10.37812/fikroh.v8i1.20.

Ahmad Zaky. “USHUL NAHWI SEJARAH DAN PERKEMBANGANNYA.”
WARAQAT : Jurnal llmu-llmu Keislaman 4, no. 1 (September 29, 2020): 15.
https://doi.org/10.51590/waragat.v4il.609.

Hamzah, Amir. “Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research).” Literasi
Nusantara Abadi 5, no. 1 (2020).

H, D. (2019). Ushul Figh (-, Ed.; Pertama). Prenadamedia Group.

Mubarak, Ahmad Zaki. “Ushul Figh Qabla Tadwin: Genealogi Ushul Figih.” Al-
Mashlahah Vol 2, No (2014).

Rahmawati, Rahmawati. “SEJARAH USHUL FIQH MASUK DI INDONESIA.” Jurnal
lImiah Al-Syir’ah 13, no. 2 (December 10, 2015).
https://doi.org/10.30984/as.v13i2.177.

Sagir, Akhmad. “PERKEMBANGAN SYARAH HADIS DALAM TRADISI
KEILMUAN ISLAM.” Jurnal llmiah llmu Ushuluddin 9, no. 2 (May 18, 2017):
129. https://doi.org/10.18592/jiiu.v9i2.1414.

An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024 | 85



Ichsan Sopyan, etc., Menelusuri Perjalanan IImu Ushul Figih Dalam Sejarah

Sodigin, A. (2012). Figh Ushul Figh (-, Ed.; Pertama). Beranda Publishing

ST, Aji Setiawan. “Sumber Hukum Islam Menurut Doktrin Akhlus Sunnah Wal
Jama’ah.” The International Journal of Pegon : Islam Nusantara Civilization 5, nO.
01 (May 2, 2021): 1-24. https://doi.org/10.51925/inc.v5i01.42.

Tohari, Chamim. “KEDUDUKAN WALI SEBAGAI SYARAT SAHNYA
PERKAWINAN DALAM HUKUM ISLAM: Perspefktif Historis Dan Ushul
Figh.” Al-Maslahah : Jurnal Ilmu Syariah 17, no. 1 (September 11, 2021): 1-27.
https://doi.org/10.24260/al-maslahah.v17i1.1894.

Uin, Nailur Rahmi, Mahmud Yunus Batusangkar, and Ac Id Abstrak. “Sejarah Dan
Perkembangan Magashid Syariah Serta Karya Ulama Tentangnya Sebelum Imam
Syatibi.” Jurnal Al-Ahkam 14, no. 1 (2023).

Yumni, Auffah. “URGENSI USHUL FIQH BAGI PERMASALAHAN FIQH YANG
DINAMIS.”  NIZHAMIYAH 9, no. 2  (December 6, 2019).
https://doi.org/10.30821/niz.v9i2.552.

Zulhamdi, Zulhamdi. “PERIODISASI PERKEMBANGAN USHUL FIQH.” At-Tafkir
11, no. 2 (December 29, 2018): 62—77. https://doi.org/10.32505/at.v11i2.735.

86 | An-Nisa, Volume 1 Nomor 4, Desember 2024



